
5

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

1. 序論：本稿の研究目的 

　本稿の目的は、日本を代表する哲学者であった田辺元
と三木清がそれぞれに提示した歴史理論を改変しつつ統
合し、「情緒的共同性に基づく社会現象（たとえばナショ
ナリズム）と、情緒的共同性を拒絶する社会形態（たと
えば近代市場社会）といった、いわば相反するようなこ
とが、なぜ人間社会において成立しえるのか」1を説明
できる歴史理論の試案を提示することである。 
　非常に概略的に述べることを許してもらえれば、哲学
の世界では、古代から今日まで個体や自我がいかに成立
したか、については、いまだ重大な問題として扱われて
いる 2。一方で（例外はあるものの）社会科学の多くが
依拠する方法論的立場は、「方法論的個人主義」である。
これはデカルト主義的な個体の存在を所与とした立場と
でもいうべきものであり、主流派経済学をはじめ、多く
の社会科学はその点についてあまり検討することはない
し、社会科学の方法論などと大仰なことを言わずとも、
そもそも現代人の多くは自我の存在を疑ってはいないの
である。 
　しかしながら、情緒的な共同性に基づくような社会現
象はしばしば見られる。たとえば、環境世界と情緒的一
体化をしたような現象は未開社会に多く見られる。これ

を太古の時代の精神的に未成熟な人々による現象として
一刀両断するのはあまりに不適切である。なぜなら自我
の外側にある存在に共感してしまうという点では、近代
的な現象とされるナショナリズムも同じだからである。
ナショナリズムは、20世紀の全体主義体制の基盤となっ
たのはいうまでもなく、今日の国際的スポーツ大会での
社会的な熱狂も、ナショナリズム的な現象の発露である
のは、誰もが認めるものであろう。またこれらの出来事
が、自我が確立した個体同士が合意のうえに生成させた
現象である、とは誰もいわないであろう。一体、なぜこ
のような出来事が発生するのか、それについて我々はど
のように考えればよいのか。 
　そこで本稿では、これらの課題に取り組むべく、田辺
元と三木清それぞれの歴史理論を改変し、かつ統合する
ことを目的とする。なぜこの二人の歴史理論を取り上げ
るのかについてであるが、それは、両者とも全体と個の
相互関係を重視した歴史理論、より具体的にいえば、自
我の存在を前提とせず、人間が情緒的な外部世界と共感
してしまうということを始原としながら、そこから人間
が個として自立していく歴史理論を提示してみせたから
である 3。今日から見れば、彼らの理論には長所もある
が問題点もある。しかし筆者の考えでは、その問題点は、
（一見対立的に見える）二人の理論を改変しつつ統合す

論文（査読付き）

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案
―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

渕元　　哲
（千葉商科大学　総合政策学部）

—要旨—
　本稿の目的は、田辺元と三木清という戦前の京都学派を代表する哲学者の歴史理論を比較検討し
たうえで、彼らの理論を改変しかつ統合することで、より説明力の高い歴史理論の構築をすること
である。筆者の考えでは、彼らは方法論的個人主義の立場をとらず、むしろ全体と個の相互関係に
注目して歴史理論を作り上げた人たちであった。そこで本稿の内容は、第一に両者の理論の異同を
レビューしたうえで接合可能性を検討すること、第二にそれらを元に独自の歴史理論の試案の提示
をする、ということになる。

［キーワード］分有、分立、ロゴス、パトス、構想力、歴史理論



6

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

れば大きく解消できるように思われるのである。そこで
以上のような課題と課題解決のために、本稿は以下のよ
うな順で論を展開していく。第2章では田辺と三木の歴
史理論をレビューする。第3章では第2章の検討を踏ま
えて、本稿オリジナルの歴史理論の試案を提示する。そ
して最後に、第4章では本稿全体の結論を述べることと
したい。

2. 先行研究のレビュー：田辺元と三木清の歴
史理論

　本章では、第1章で述べたように、田辺元と三木清の
二人の哲学者それぞれが構築した歴史理論についてレ
ビューする。周知のように、両者とも京都学派の最重要
の哲学者にして、日本を代表する思想家でもある。また
彼らはどちらも、学派創始者の西田幾多郎の影響圏にあ
りつつも、いかに独立した哲学をつくるかについて、努
力した人たちでもある。
　本稿が彼らの学説を取り上げるのは、第1章で述べた
ように、現在の社会科学の主流である方法論的個人主義
とは異なり、全体と個の相互関係を重視した歴史理論を
構築したからである。ただし私見では、両者のアプロー
チには違いもあり、欠点もある。そこで第3章では、彼
らの理論を改変して統合することで、より説明力のある
理論を構築することを目指すが、本章では、その準備作
業として彼らの理論をレビューすることとしたい（管見
では、両者の理論を統合しようという先行研究は見当た
らなかったこともあり、本稿では、専ら両者それぞれの
歴史理論をレビューする）。
　ただし、哲学を専門としない筆者の能力上の制約と紙
幅の都合もあって、彼らが著した豊かな思想の全体像を
レビューするのは不可能である。またそれは社会科学に
資する歴史理論の試案を作るという本稿の目的に適うも
のでもない。そこで本章では、本稿の問題設定に従い、
彼らの歴史理論について図式的にレビューすることに限
定するので、その点につき了解されたい。

2.1　分有と分立：田辺哲学を参照して
　そこで本節では、まず西田幾多郎の講座後継者にし
て、後には論争相手になった、田辺元の「種の論理」の
関連論文4における社会存在論をレビューすることにし
たい。筆者が田辺の社会存在論（もしくは哲学的社会学）
に注目する理由は、個人と（個人の基盤ともなる）社会
との間で交わされる相互否定的な力と、それとは逆に一
体化に向かおうとする力、という両方が存在することを
認め、かつそれを社会存在論の根幹に明確に据えたから
である。
　では改めて、田辺の社会存在論を本稿の目的に適う箇
所に絞ったうえで要約していこう。まず田辺は「種の
論理」の構築に際して、文化人類学者レヴィ =ブリュー

ル 5（Lucien Lévy-Bruhl）が導出した「分有法則」（loi 
de participation）を参照する 6。レヴィ =ブリュールは、
氏族の成員自身がトーテムと同一であると認識する現象
を紹介した 7。トーテミズムの世界ではこのような「分
有」思考が当たり前のように見られ、矛盾律はとくに意
識されていない 8。田辺は、このトーテム社会の分有状
態をいわば人間社会の始原として注目したのであった。
　それに対して、文明化された社会では個（個人）が自
立しているように見え、そのような分有状態は社会から
消え去ったようにも思える。しかし（後述する）田辺の
「絶対媒介」の考えを敷衍するならば、個が自立したこ
とで分有が完全に消滅したのではなく、社会基盤には引
き続き残されることになる。一方で、人間は分有された
状態に留まる存在ではなく、そこから「分立」（個が全
体に抗って自立していく状態）しようとする存在でもあ
る 9。田辺は、その「分有」と「分立」の二つの矛盾す
る力が人間に存在することを認め、さらにそこから、こ
の二つの力がどのように社会を変質させていくのかとい
う動学的な説明を試みようとしたのであった。
　そこでその目的のために、田辺はまず、「絶対媒介」
という概念を導入する。「媒介」は、元来ヘーゲル哲学
の用語であるが、田辺のいう「絶対媒介」とは、いかな
るものであろうか。田辺は以下のように説明する 10。

　�　絶対媒介とは、一を立するに他を媒介とせざること
なきをいう。しかるに一と他とは互に否定し合うもの
であるから、絶対媒介は、如何なる肯定も否定を媒介
とすることなくして行われざるを意味する。いわゆる
否定即肯定として、肯定は必ず否定を媒介とする肯定
なることが絶対媒介の要求である。従ってそれはすべ
ての直接態を排する。いわゆる絶対といえども、これ
を否定する相対を媒介とすることなくして直接に立せ
られることは許されない

　つまり絶対媒介とは、すべてものは自立することはな
く、他の存在に依存することでその存在が成り立つ、と
いう事態を指す概念である。田辺がこの「絶対媒介」と
いう立場を自身の社会存在論の基礎に据えた一番の理由
は、多くの哲学研究者が指摘するように、先達たる西田
幾多郎の哲学の特徴の一つともされる「発出論」（流出説）
を避けるためであったとされる。
　発出論とは、全ての出来事を生み出す一者（西田であ
れば「絶対無」）から、様々なものが内在的な力により、
多種多様で個別的な存在が発生（西田であれば「自己限
定」）していくという考えのことであり、古代ギリシャ
の哲学者、プロティノスの思想がその元祖であるとされ
る。田辺が西田を批判したのは、自己限定によって様々
な存在が発生するという西田の筋立てでは、哲学ではな
くて自存した一者を信じる宗教になってしまう、と考え
たからだといわれる11。一方、田辺の絶対媒介の考えで



7

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

は、全ての存在は、他の存在に条件づけられること（い
わば他者による限定）でしか存在できないのであるか
ら、一者の存在から派生するという西田の筋立てとは異
なることになる。そこで以下では、この「絶対媒介」と
分有、分立との関係性についてさらに説明していくこと
にしたい。
　まず「分立」についてであるが、既述のとおり、田辺
は「絶対媒介」の考えから「個」が当初から自立的であ
ることを認めない。田辺にとっては、「個」（個人）は最
初から自立（分立）しているのではなく、（潜在的な）「個」
を融解（分有）している全体が存在し、そこから自立し
ようとしているからこそ、「個」として成り立つのであ
る。そもそも分有の状態を出発点としている以上、（潜
在的な）「個」はそこから自立するという動き（個体化）
をしない限り、顕在化した「個」にはなり得ない。さら
に田辺の考えでは、「個」が「個」であるためには、社
会という「個」を包む全体に依存せざるを得ず、そこか
ら完全に自立することはできない、とされる。そのこと
を田辺は「絶対媒介」という概念レベルから主張したの
であるが、現実問題としても、社会（後述するように、
田辺においては「種」に限定されるが）から離れて「個」
が存在することは、ほぼ不可能である。極めて当然のこ
とであるが、誕生した「個」は、生活習慣や言語など社
会的な通念を学ぶことでようやく生存できる状態になる
のであり、人間個体が社会的な生物である以上、社会か
ら完全に自立して自足することは非常に困難なのは自明
である。
　一方、全体の方はどうであろうか。田辺の「絶対媒介」
の考えでは、自立しようとする「個」無くしては、全体
は存在し得ないことになるはずである。田辺にとっての
全体は、さしあたり「種」ということになるのだが、田
辺哲学における「種」は、田辺の「絶対媒介」の考えを
裏切り、「個」を発出させる基盤になっている。田辺自

身も絶対媒介によって成り立つ原理が、「種」について
は徹底できなかったとしている。その点については後述
することにしたい。
　さて田辺は、以上のように「分立」と「分有」の相互
否定を社会存在論の基盤に据えたわけだが、さらに田辺
は、その社会存在論を具体化するにあたって、全体と個
という二分法ではなく、あえて「類」、「種」、「個」の三
分法を採用した（その理由は後述する）。田辺は、この
三項がいかにして存在し得るのかについて、「絶対媒介」
を基礎にした「絶対弁証法」と呼ばれる歴史動学理論を
導入することで説明を試みる。歴史動学理論における弁
証法といえば、ヘーゲルの観念弁証法とマルキシズムの
唯物弁証法の二つが著名であるが、田辺は、自身の絶対
弁証法はどちらとも異なると主張する。田辺によれば、
ヘーゲルの観念弁証法は、概念から概念へというような
展開をする、いわば発出論的な性質を持ち 12、かつ観想
的に過ぎて実践的ではないとされた 13。
　またマルキシズムの唯物弁証法についても、観念弁証
法が抽象に陥ったのと同じで物質論に傾斜した抽象に
陥っており 14、止揚における媒介（止揚される項が保存
されること）を軽視しているとして批判する 15。たとえ
ば、マルキシズムの唯物弁証法は、資本主義社会の成立
をもって封建社会が消滅したとするが、田辺によれば、
実際には止揚される項（この例では封建社会）は、資本
主義社会の中に取り入れられる形で残存しているので
あって、このようなマルキシズムの唯物弁証法の過度に
単純化した見方を田辺は批判するのであった。つまり、
田辺は自身の絶対弁証法は、絶対媒介を前提とするゆえ
に、発出論的にもならず、止揚の段階においても媒介が
保たれるとするものである。
　では、改めて田辺の絶対弁証法について要約してみた
い（なお、以下の説明文中にある丸番号は、図1内に付
した丸番号と対応）16。具体的には、①分立した力が働

変質）、⑤それを受けて「種」も自己否定するようになり（「種」の変質）、⑥その結果、

「個」は権力意志を捨てた真の人類となり、その集合体である「種」も閉鎖的な共同体

ではない、理想的な人類的国家たる「類」に変質する、というものである。 
 
 

 
【図 1 田辺の「種の論理」】 

 
この「類」に至るシナリオをどう評価すべきかについては後述するとして、田辺が二

分法ではなくあえて三分法を採用した、その理由について先に述べておきたい。一言で

いえば、田辺は、人間社会が開放的で理想的な人類的国家とでもいうべき「類」に必然

的に生まれ変わることを主張したく、そのためには、共同体的で閉鎖的な「種」という

否定すべき存在が必要だったから、ということだと思われる。さらに大別的に述べれば、

①田辺が持つ目的論的な理論上の都合、②当時の田辺を取り巻く情勢、という二つの大

きな理由が存在している。 
そこでまず①について述べたい18。田辺の述べる三項のうち、現実的に存在している

ものとして認められるのは「個」と「種」しかない。一方、「類」はあくまで（田辺的に

は）当初は理念的な目標にすぎない。しかし「類」が理念としてでも存在するのであれ

ば、それを現実化、顕在化させることができるとみなし（ヘーゲルやマルクス他、多く

の弁証法家がそうしているように）、その現実化の道筋を考えてみたいと、やはり弁証

法家である田辺が思ったとしても特段おかしなことではない。そこで「種」のような媒

介項をあえてなくし、理念的な「類」と現実に存在している（権力意志を持つ）「個」

の二項だけで「類」の現実化の道筋を説明するという歴史哲学を仮に構築しようとすれ

ば、どうだろうか。個は（生活実感を伴うような）現実的な土台を持たないことになり、

相互否定の契機も自己否定の契機も持ち得ないというアポリアに陥ってしまう。とすれ

① ② 

③ 相互否定

的な関係 

④ 

⑤ 自己否定する種 

⑥ 類へと進化 

図 1　田辺の「種の論理」



8

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

き始め、「種」（民族共同体的社会）17から分立した「個」
が存在し始める、②「個」は「種」の統合力を奪い取り、
さらに「種」全体を独占し支配しようとする意志（権力
意志）を持つようになる、③このような権力意志を持つ
「個」に対抗して「分有」を働かせようとする「種」と、「種」
からの「分立」を志向する「個」は相互否定的な関係を
とる、④しかし、「個」は「種」を基盤として成立して
いるため、「種」の完全否定はできず、やがて「個」は
自らの自由意志で、権力意志を捨てるようになり（「個」
の自己否定による変質）、⑤それを受けて「種」も自己
否定するようになり（「種」の変質）、⑥その結果、「個」
は権力意志を捨てた真の人類となり、その集合体である
「種」も閉鎖的な共同体ではない、理想的な人類的国家
たる「類」に変質する、というものである。

　この「類」に至るシナリオをどう評価すべきかについ
ては後述するとして、田辺が二分法ではなくあえて三分
法を採用した、その理由について先に述べておきたい。
一言でいえば、田辺は、人間社会が開放的で理想的な人
類的国家とでもいうべき「類」に必然的に生まれ変わる
ことを主張したく、そのためには、共同体的で閉鎖的な
「種」という否定すべき存在が必要だったから、という
ことだと思われる。さらに大別的に述べれば、①田辺が
持つ目的論的な理論上の都合、②当時の田辺を取り巻く
情勢、という二つの大きな理由が存在している。
　そこでまず①について述べたい18。田辺の述べる三項
のうち、現実的に存在しているものとして認められるの
は「個」と「種」しかない。一方、「類」はあくまで（田
辺的には）当初は理念的な目標にすぎない。しかし「類」
が理念としてでも存在するのであれば、それを現実化、
顕在化させることができるとみなし（ヘーゲルやマルク
ス他、多くの弁証法家がそうしているように）、その現
実化の道筋を考えてみたいと、やはり弁証法家である田
辺が思ったとしても特段おかしなことではない。そこで
「種」のような媒介項をあえてなくし、理念的な「類」
と現実に存在している（権力意志を持つ）「個」の二項
だけで「類」の現実化の道筋を説明するという歴史哲学
を仮に構築しようとすれば、どうだろうか。個は（生活
実感を伴うような）現実的な土台を持たないことにな
り、相互否定の契機も自己否定の契機も持ち得ないとい
うアポリアに陥ってしまう。とすれば「個」は理想的な
人類となって、社会も「類」になることができるという
田辺が希求する道筋を理論的に提示できなくなってしま
うのである。
　続いて②についても述べたい19。当時の日本はまさに
「国家統制により個の自由が失われつつある」情勢下にあ
り、田辺もそのことに大きな危機意識を持っていた、と
いわれる。そこで思想家としての田辺は、そこから現実
的に抜け出る方法を哲学的に考究すべく、二項ではなく
あえて三項からなる構成をとる必要があったのだ、と考

えられる。田辺は、まず当時の日本は民族共同体的な国
家であり、それは一種の「種」と見なせると考えた。一方、
「種」からの「個」の自立は、田辺の筋立てでは歴史的に
必然である。さらに田辺の筋立てに従うのであれば、「個」
は自立しても、やはり「種」という基盤を必要とするゆ
えに、己の権力意志を捨てるように自己を変質させ、そ
の結果、個々の日本国民という「個」は「類的存在」に
進化して、「種」である日本という国も変質して「類」に
なり、最終的には、「個」の自由は守られる、ということ
になる。以上、日本の「類」化を希求するがゆえに、田
辺は自身の哲学に三項構成を取らせたのである。
　まとめると目的論的志向をもつ絶対弁証法という歴史
理論上の都合と田辺を取り巻く情勢上の都合が、田辺を
して三分法を採用させたといえるのである。　
　さて以上のような要約を踏まえて、筆者の考察と批判
も述べておきたい。筆者は、田辺が、人間および人間社
会には「分立」と「分有」と呼ばれる志向性が普遍的に
存在しており、それを社会存在論の基盤に据えたことに
ついては、大きく評価するものである。
　しかしながら、一者からの発出を批判し、それ自体の
自足的な存在を認めないはずの田辺が「類」、「種」、「個」
という三項のうち、結果的には「種」については、絶対
媒介の適用を徹底できず、特別の意義と意味を与えてし
まったこと、具体的には自足した項として「種」を位置
づけ、さらにそこから「個」が発出していくような筋立
てを提示してしまったこと、については理論の一貫性と
いう点では問題があると考える。田辺自身も、当初提示
した理論において、絶対媒介を徹底できなかったことに
気づき、後の論文では、「種」の内部に分裂、対立があ
るという自己否定性があり、いわば「種」が自分自身で
媒介しているかのような修正をはかる 20。しかし私見で
は、それでも「種」が「個」を生み出す基盤となってい
るということには変わりは無く、絶対媒介はやはり徹底
できていない。逆に言えば「絶対媒介」の一貫性を保つ
ことは困難であること、そして、そこに拘泥することは
かえって理論の説明力を損なうのではないかというこ
と、を感じずにはいられないのである。ゆえに本稿では、
この点を考慮したうえで、オリジナルな理論枠組みを構
築していきたい。
　また田辺は、「種」については民族主義的な共同体と
して想定している。しかし、それは当時の日本社会に
は現実感があったのかもしれないが 21、民族主義的では
ない多民族の共同体社会も現に存在しているのであっ
て 22、ではこのような共同体に田辺の「種」を適用でき
るかといえば、かなり難しい 23。田辺は西田のような形
而上学的な「無の一般者」、「絶対無」といった一者を土
台に置くことを禁忌とし、絶対媒介の趣旨に適うように
特定の実体であることを避けるように設定してはいるも
のの、それでも田辺の想定する「種」の範囲は、現実の
集団の多様なあり方と比較しても狭かったと言わざるを



9

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

得ないのである。
　さらにいえば、田辺が「絶対弁証法」という目的志向
を持った歴史理論を導入してしまったことも問題であ
る。田辺が「類」、「種」、「個」の三分法を採用し、かつ
絶対弁証法を動学理論として採用したのは、既述のよう
に、当時の国家統制の状況を克服し（「個」と「種」の
相互否定）、理想的な世界（「類」）の到来を望むという
強い個人的動機があったことが大きいと思われる。田辺
の想定する「類」は、ルソーの一般意志を体現した人々
で構成される社会に非常に近い 24。田辺の絶対弁証法で
は、「個」は権力意志を追求するような消極的自由を放
棄し、種の存続を考え、あえて積極的自由を行使する献
身的な存在 25に変わる。そして、その積極的自由を行使
する理想的な「個」の集合体である「種」は、「類」に
生まれ変わる、ということになる。要するに、田辺の絶
対弁証法は、社会契約を無しにした一般意志的世界の実
現の道筋を描いたもの、と言えるのである。
　しかし、現実の歴史は田辺が想定したようには進まな
かったのであり、それを鑑みても田辺の絶対弁証法は一
方的な歴史解釈に留まるものと言わざるを得ないのであ
る。まとめると「種」を特権的に扱ってしまったことに
より、「絶対媒介」を徹底できず、また目的志向の絶対
弁証法を導入したことで、田辺は「分立」と「分有」と
いう概念装置の画期性を損ない、かつその歴史理論とし
ての説得力を失わせ、また現実の歴史動態の説明をでき
なくしてしまったのである。
　そこで本稿では、オリジナルの理論枠組みを作るに際
しては、田辺の三項のうち、「類」、「種」の二項の読み替
えすることを試み、目的志向をもった弁証法という動学
理論についても除外して考えてみたい。また絶対媒介と
いう概念レベルの理屈を現実に当てはめることがいかに
困難であるかを田辺自身が示していることもあり、本稿
ではそこには拘泥せず、むしろ人間の基盤となる箇所（本
稿では種とは考えない）に田辺自身が述べるような全体
に対する否定性、つまり分立への志向性と、反対に全体
に自己を融解させようとする分有への志向性といった矛
盾した二つの欲望が備わっており、そこから人間の行動
が発出すると考えてみたいと思う。そこで、以上のよう
な理論の再構築のヒントになりそうなものとして、以下
では三木清の『構想力の論理』を取り上げて検討したい。
次節では、三木の同著を参照し、本稿の目指す理論枠組
みに組み込めるような諸概念について検討したい。

2.2　三木清の『構想力の論理』
　三木清は西田幾多郎の直弟子として知られ、その平明
な文体とジャーナリスティックな活動も相まって、戦前
戦中における哲学者の社会的影響力においては、田辺を
も凌ぎ西田に次ぐ存在とまで言われる。実際、田辺と三
木の両者は不仲であったと伝えられるが、どちらも京都
学派における最重要人物とみなされている。ただ両者と

も西田哲学から独立して、いかにしてオリジナルな哲学
を確立するか、ということについて苦心していた点では
共通しているといってよい。
　本節では、三木の未完の主著『構想力の論理』をレ
ビューする。本稿がなぜ、三木の『構想力の論理』を取
り上げるのかについてであるが、田辺の「種の論理」の
問題点を三木の「構想力」で補うこと（逆も同じことで
あるが）ができると考えるからである。
　さて『構想力の論理』は、残念ながら彼の非業の死に
よって未完で終わっている。そこで本稿では、『構想力
の論理第一』（なお『構想力の論理第二』は「経験」の
章のみであるが、私見では、三木によるカント解釈が中
心で、三木のオリジナルの主張はほとんどないように思
われるので、本稿ではレビューをしない）において書か
れた、いわば「各論」から理論的に重要であると筆者が
判断した箇所を抽出し要約していきたいと思う。
　では、三木のいう「構想力」とはどういうものなのだ
ろうか。三木は「構想力」についてはカント（Immanuel 
Kant）が「構想力に悟性と感性とを結合する機能を認
めた」26ことをヒントに、「ロゴス」と「パトス」の統合
というアイデアを得たという。三木自身は「すべての行
為は広い意味においてものを作るという、即ち制作の意
味を有している。構想力の論理はそのような制作の論理
である」27とし、また「歴史的な形は単にロゴス的なも
のでなく、ロゴス的なものとパトス的なものとの統一で
ある。構想力の論理はかようにしてロゴスとパトスとの
統一の上に立っているのである」28と述べている。
　まとめるなら、三木の「構想力」とはパトスとロゴス
の両者を統一し、形のないところに形を与える、あるい
は形のあるところに新しい形を与える力であるといって
よいだろう。また三木よれば、「構想力」が働くのは、
やはりカントが述べるように通常は美や芸術の領域とさ
れるが 29、三木自身は、人間とはそもそも「構想力」に
よって形を創造する存在であり、全ての人間に備わるも
のしてその能力の保有者を普遍化し 30、さらにそれが人
間の歴史を動かすとしたのであった。実際、三木は「構
想力」を「創造的弁証法」31とも呼んでいることから、
彼の（未完に終わったが）歴史動学の基本に据えようと
していたのは明白である。以下、構想力がいかにして歴
史に変化を与えるのかについての三木の考えを要約して
いきたい（図2も参照のこと。なお、以下の説明文中に
ある丸番号と図2内に付した丸番号は対応）。
　まず三木は「人間はつねに環境のうちにありながら環
境と瞑合的に生きるのでなく環境から超越しており、同
時に逆に環境は人間を超越している」32と述べる。換言
すれば①環境と人間は相互に断絶し距離を持つ存在に
なった（分立した）、ということである。しかし三木は、
人間は環境との一体性を失った代わりに環境を客観的な
対象として認識できるような「ロゴス」的存在になっ
たとし 33、人間は環境との一体性を失ったために「無限



10

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

性の、超越性の性格を帯びた感性的なもの」、換言すれ
ば「デモーニッシュ」な「パトス」的存在になったとい
う 34。②このように人間は環境から切り離された存在と
なったことで「ロゴス」的にして「パトス」的な存在と
なったのだが、一方で人間はそれでも環境という基盤無
しでは生きていけないため、環境と人間を再接続する必
要があるのだという 35。③そのつなぐ営為のことを三木
は「技術」と呼ぶが、その技術には、環境と再接続（分
有）したいというパトスと環境を客観対象化し、自然法
則の認識を可能にするロゴスの両方が結びついていなけ
れば意味をなさないはずである 36。その結びつける力が
「構想力」なのである。
　また三木にとって「技術」は最広義においては、形の
ないところに形を作り出す営為すべてを指すとして、あ
らゆる文化のみならず人間の形成そのものが、技術に
よって作り出されるものだとする 37。換言すれば、④神
話も制度も技術によって作られたものということがで
きよう。実際「神話」の章で、三木は田辺と同様にレ
ヴィ =ブリュールの分有法則を取り上げている 38。先の
三木の言に従えば、分有とは、人間は環境（あるいは人
為的な擬制的環境である社会）とのつながりを示すもの
である。レヴィ =ブリュールは、分有が直接的に感じら
れる場合は、神話は必要ないが、個人の意識が高まるに
つれ分有を感じることが難しくなっていくと、神話とい
う媒介物が必要になり、そのため神話の中身はかえって
豊かになっていくと主張する 39。三木の考えを敷衍すれ
ば、環境から切り離された人間は、いまいちど環境とつ
ながりたい（分有を欲する）というパトスによって突き
動かされることになるが、その際に、パトスとロゴスを
結びつける構想力によって（本能を代替する擬制された
ものとして）、このような神話がある種の技術によって
制作されたということになる。
　続いて三木よれば、知性の力がいっそう高まると、人
間は分有状態からの離脱をより顕著にしていくが、それ
でも「第二の自然」、すなわち分有を与えてくれる環境

が必要であるため、その代替物として「制度」をつくる
という 40。この制度が指すものは広く、道徳や習俗、芸
術なども含まれており、マルクスの用語でいう「上部構
造」に相当するといってよいであろう。また三木によれ
ば、制度とは慣習と技術の統一である 41。そして慣習を
もたらすものは模倣であるとしている 42。
　この三木の理屈を整理すると、模倣が慣習をもたら
し、慣習が技術とともに、環境に替わる擬制として、人
間には必要な（分有の一形態である）制度を構築する、
ということになる。また三木は、慣習と習慣を区別す
る 43。具体的には、習慣とは、個体が自己自身の行動を
模倣することであり、一方で慣習とは、無数の個体が互
いを模倣し合うことであるとしている 44。私見に基づい
て言葉を補えば、個体が自己自身の記憶から自己の行為
を模倣し続けることで、自己のアイデンティティを（他
者と分有させないようにして）保つ一方で、無数の個体
が互いに行為を模倣することで慣習ひいては制度ができ
る、ということだと思われる。
　
　さらに三木は、共感と模倣は同一現象の二つの側面で
あり、共感は受動的側面を、一方で模倣は能動的側面を
指し、また共感は感情的な面を、模倣はその知的な面
を現すと述べている 45。共感は分有をもたらす感覚であ
り、だからこそ模倣という行為をするのである。また三
木は、制度は固定的なものではないが、慣習といういわ
ば第二の自然によって作られているため、擬制でありな
がら、必然的なものとみなされてしまうという 46。また
このことから、社会は一種の超越的主体のように感じら
れるため、社会における制度は規範的な性格を帯びてし
まうともいう 47。
　一方で、三木は、制度は固定的でなく人間の行動の
環境に対する作業的適応 48であるとしている。であれ
ば、環境次第で制度は替わりうると理解することは許さ
れよう。また三木は狭義における「技術」が作る典型と
して道具を挙げる。道具そのものや道具でもって何か新

力によって（本能を代替する擬制されたものとして）、このような神話がある種の技術

によって制作されたということになる。 
続いて三木よれば、知性の力がいっそう高まると、人間は分有状態からの離脱をより

顕著にしていくが、それでも「第二の自然」、すなわち分有を与えてくれる環境が必要

であるため、その代替物として「制度」をつくるという40。この制度が指すものは広く、

道徳や習俗、芸術なども含まれており、マルクスの用語でいう「上部構造」に相当する

といってよいであろう。また三木によれば、制度とは慣習と技術の統一である41。そし

て慣習をもたらすものは模倣であるとしている42。  
この三木の理屈を整理すると、模倣が慣習をもたらし、慣習が技術とともに、環境に

替わる擬制として、人間には必要な（分有の一形態である）制度を構築する、というこ

とになる。また三木は、慣習と習慣を区別する43。具体的には、習慣とは、個体が自己

自身の行動を模倣することであり、一方で慣習とは、無数の個体が互いを模倣し合うこ

とであるとしている44。私見に基づいて言葉を補えば、個体が自己自身の記憶から自己

の行為を模倣し続けることで、自己のアイデンティティを（他者と分有させないように

して）保つ一方で、無数の個体が互いに行為を模倣することで慣習ひいては制度ができ

る、ということだと思われる。 
 

 
【図 2 三木の『構想力の論理』】 

 
さらに三木は、共感と模倣は同一現象の二つの側面であり、共感は受動的側面を、一

方で模倣は能動的側面を指し、また共感は感情的な面を、模倣はその知的な面を現すと

述べている45。共感は分有をもたらす感覚であり、だからこそ模倣という行為をするの

である。また三木は、制度は固定的なものではないが、慣習といういわば第二の自然に

よって作られているため、擬制でありながら、必然的なものとみなされてしまうという
46。またこのことから、社会は一種の超越的主体のように感じられるため、社会におけ

る制度は規範的な性格を帯びてしまうともいう47。 

① ② 

③ 

④ 

図 2　三木の『構想力の論理』



11

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

しい形を作り出すことは「発明」であるが、それは「模
倣」の反対であるという 49。発明は技術になるが（繰り
返しになるが）、本来、技術とは環境と再接続するため
のものである。それゆえに、三木は風土史観、地理的決
定論といった環境による一方向的な決定論には同意し
ない 50。人間には環境には作られつつも、道具や制度に
よって環境に適応し改造する、換言すればポイエシス
（制作）という能動性があると考えているからである。
　さて、三木の『構想力の論理』についての要約は以上
となるが、それに対する考察と批判については、田辺の
「種の論理」との比較においてしたほうが一層明確にな
ると考えるので、次節において述べることとしたい。

2.3　�田辺の対立史観と三木の構想力史観の異同と接続
可能性

　そこで本節では、2.1および2.2の整理を受ける形で、
両者の歴史理論の特徴や異同および接続可能性を確認し
つつ、改めて比較しながら考察と批判を述べていきたい
と思う。
　田辺の「絶対弁証法」は、まずもって「種」と「個」
の対立を強調する。そして「絶対弁証法」では、まさに
多くの弁証法家の筋立てと同様に、この対立が止揚され
て、最終的なゴールとなる。田辺の場合は、それは「類」
という一般意志が実現された世界ということになる。し
かし既述したことであるが、歴史が必然的に何らかの最
終地点に向かうと考えるのは一方的な歴史解釈に過ぎな
いのであり、それ自体が一つの神話である。ゆえにその
目的志向については、（規範理論としてはともかく）歴
史理論としては破棄すべきであると考える。
　そこで田辺の歴史哲学における目的志向を外してしま
えば、どうだろうか。「絶対弁証法」は「絶対媒介」を
前提にしていたため、理屈上、対立項たる「個」は（類
的存在に変質しようという）自己否定をせず、かつその
存在も完全に融解されないまま、「種」（に相当する国家
や社会）に止揚されるという事態も、理論上あり得るこ
とになる。
　筆者は絶対媒介の論理を完全に現実社会に適用するこ
とには無理があると考えるが、それでも仮に三木が述べ
るように、個（人間）がロゴス的存在であることを認め
るなら、自分自身をも対象化できるはずであり、その場
合においては、やはり個が保全され、種的国家や社会に
完全に融解されることはないことになる。であれば、種
的国家や種的社会の内部には、対立の火種が保存される
ことになり、なんらかのきっかけで、その対立は再顕在
化することも十分にあり得ることになる。実際、安定し
ていたと思われていた国家がなんらかの理由で分断、対
立状況に陥ってしまうという歴史上の事例は多数見受け
られる。このような事態を説明するには、田辺の対立史
観から目的志向を外して改変し、個と全体の間における
対立と融和が形を変えながらしばしば往復するものと捉

えることが良いと考える。それにより、平和状況から対
立状況へと、急激に事態が変化したような歴史事例の多
くを説明できるようになると思われるのである。
　一方で、三木の「構想力」はパトスとロゴスを統一し、
形のないところに形を作り出す能力であった。パトス
は、人間が環境から切り離された（分立した）ことによっ
て生まれた、際限の無いデモーニッシュな欲望であっ
た。ゆえに、パトスはまずもって切り離された環境と再
接続することを望む。そのため、パトスは構想力によっ
てロゴスと統合され、神話や制度、道具等々をつくるの
であった。つまり三木は、環境（ならびに擬制化された
環境である社会）とつながろうとする（つまり分有を志
向する）ことは、人間の性質上、避けることができない
ものと考えており、その点では田辺とも共通している。
しかしながら、パトスは際限のない欲望であるゆえに、
単に環境と結びつこうとするだけでなく、自己に環境を
結びつけようとする欲望としても働く可能性がある。三
木のパトスは、一面においては環境に対し権力意志的に
働くパトスともいえるのである 51。一方で田辺の個も、
種から分立し権力意志を持つのであった。類への目的志
向を除外すれば、田辺の個は権力意志を捨てないことに
なるのであるから、その点でも三木と田辺は共通してい
るのである。
　また、三木も「発明」というある種の分立を取り上げ
ている。どんな神話や制度も最初から存在しているので
はなく、誰かによる発明品に違いない。それは現状から
の分立である。もし発明がされる理由が、三木のいうよ
うに環境に対する作業的適応であるとするなら、環境の
変化が分立をもたらす契機になるということができるは
ずである。この点でも、三木の構想力史観と田辺の対立
史観との接合は可能である。
　もっとも両者には異なる点もある。田辺の場合は個が
つながる先は「種」、つまり共同体社会およびそれに近
いもの（例：民族国家）である。一方で三木の場合は、
田辺よりも広く、社会に限定せず自然まで含まれる。こ
れについては三木の方が、自然環境との関係から人間存
在の本質を説明しているがゆえに、適用範囲が大きく
なっているということであろう。この違いは興味深い
が、どちらも社会との関係を含んでいるのであるから、
両者を矛盾無く統合することは可能である。これについ
ては3章におけるオリジナルな枠組み提示の際に検討し
たいと思う。
　以上まとめると、田辺は、どちらかといえば全体と個
の間の対立を重視している。それに対して、三木は構想
力によるパトスとロゴスの統一する能力により、個が全
体へと接続しようとすることから歴史が動くとしてい
る。しかし三木のパトスにも戦闘的な側面があり、一方、
田辺の個も全体への接続を望む分有の志向性を持つ。つ
まりそれぞれの概念の詳細や強調点は異なるものの、筆
者の見るところ、両者の概念や筋立てには類似点が多



12

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

く、互いを修正することで統合は十分可能である。また
筆者は田辺の対立史観と三木の構想力史観は、どちらも
部分的には有効であるものの、片方だけでは歴史理論と
しては不十分であり、ゆえに両者を統合して一層の歴史
説明力を高める試みをすることには一定の意義があると
考える。そこで第3章では、以上の検討を踏まえて、本
稿のオリジナルの枠組みを提示したいと思う。

3. 本稿の歴史動学理論の提示

　では、本章では2章での田辺と三木の比較検討を踏ま
えて、彼らの論や概念を一部読み替えつつ組み合わせた
うえで、本稿オリジナルの歴史動学理論の試案を提示し
たいと思う（図3も参照のこと。なお、以下の説明文中
にある丸番号と図3内に付した丸番号は対応）。
　そこで、まず田辺における「種」の読み替えをした
い。田辺のように「種」を自然発生的な民族主義国家に
限定すると、歴史事例の適用可能性が狭くなる、という
ことについては、先のレビューで述べた通りである。そ
こでこの「種」を、様々な形態をとった人間の集団一般
であると読み替えれば、分有が強かったような神話重視
の時代の共同体から、分立が進んだ今日の近代国家に至
るまで適用できるはずである。またそれらの集団内にお
いては、個たる人間は当然相互交流するのであるが、三
木的な視点を入れれば、それらの行為、交流の多くは多
数の個同士による相互模倣を基礎にして営まれるもので
ある。①つまり人間集団は、まずもって各人の相互模倣
の空間であるとすることもできよう。

　一方で、田辺の理想化された国家である「類」は、三
木のいう②「構想力」でつくられた上部構造の一つであ
ると考えることもできよう。ゆえに③田辺の類だけでな
く、三木が述べるような神話や制度、芸術、技術的なノ
ウハウもこのカテゴリーに入れることも許されよう。ま
た田辺と三木は、未開社会の考察から個と全体がまどろ
んだ分有状態があることも認めている。三木の考えを適
用すれば、④制度などの上部構造は、個の自立が進んで
しまったために、古き良きまどろみ、つまり本来の分有
が失われ、やむを得ずつくられた擬制の分有であるとい
うことになる。そしてこれらは、三木が述べるように慣
習より生まれてきたゆえに、規範的な性格を持ち、人間
の行為に制約を与えがちになる。
　つまり、制度は先の相互模倣の空間に対して、しばし
ば規範的に介入してくることがあり得るということであ
る。また三木が特段述べていることではないが、制度が
明文化されていれば、書き言葉の性格上、慣習のみのと
きと比較しても永続化しやすくなるはずである。もっと
も制度はロゴス的性格が強いために、ロゴス自身の自己
展開によって増殖して、さらに上書きされていくことも
あり得る。たとえば、生活のマナーから果ては数学、哲
学のような論理を重視する学問などは、ロゴスが自己増
殖していく典型例であろう。そして、それらの自己増殖
は、三木のいう発明によって行われるのであろうが、そ
の発明された制度がやはり相互模倣の空間である人間社
会に介入し、その営みを変革しようとすることもあるだ
ろう。また、制度は（自然法則そのものではないゆえに）
環境の変化と、その変化に適応するということのためになどの上部構造を 2 次層と呼びたいと思う。 

 

 
【図 3 本稿の理論モデルの模式図（1）】 

 
さて、分有を志向するパトスと分立を志向するパトスは、矛盾したものであるから同

時には満たされ難いものである。そこで満たされていない側のパトスを埋めるために、

人間は行動を余儀なくされる。たとえば分有が足りなければ、それを満たせるような行

動を、逆に分立が足りなければ、それを満たせるような行動をするより他ないのである。

しかし分有を満たすためには、自己を環境や社会に融解させることになる。相互模倣は、

まさにそのための行動である。ただ融解が進むことは、環境や社会から分立するための

個の精神上の境界を壊すことでもある。構想力は三木によって形のないところに形をも

たらす力とされたが、本稿では、その逆に形のあったところを形のないものにする力に

もなり得ると考えたい。であれば構想力は、個を融解させる力としても働くはずである。

また擬似的な環境としての神話や制度は、構想力によって発明されたものであるとされ

たが、それは相互模倣を通じて定着し、個の分有への欲望を満たすものとして機能する

はずである。 
一方、分立する欲望（権力意志）を満たすにおいても構想力が働くことは必要である。

既述したように、個が分立するためには、権力意志を望むパトスだけでなく、個自身を

① 

③ 

④ 

② 

⑤ 

⑥ 

図 3　本稿の理論モデルの模式図（1）



13

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

発明によって改造、廃棄され、新しい制度にとって代わ
れることも十分あり得ると思われる。
　続いて、人間にはロゴスとパトス、そしてそれらを組
み合わせる構想力が備わっているという三木の人間の
「内面」に関する主張についても考えてみたい。私見で
は、田辺の社会存在論（哲学的社会学）における人間の
行動を、三木の哲学的人間学によって基礎付けすること
については、（発出論的な考えを忌避しなければ）特段
の困難はないと考える。具体的には、田辺のいう分有と
分立という二つの矛盾した行動の源泉は、⑤三木のいう
パトス、および対象を客観視できるロゴス、そしてそれ
らを統合する構想力といった人間の行動を突き動かすよ
うな力にあり、かつそれらは不可視の内面に備わってい
る、と考えてもよいと思われるのである。⑥つまり人間
の行為は、この不可視の精神層から突き上げられること
でなされる、換言すれば、その不可視の精神層を基盤と
し、そこから行動が発出されるとみなすのである。
　そこで以上のことがらを整理すると、検討した概念系
は大きく三つにわけることができる。人間の相互模倣の
世界、制度や技術などの上部構造の世界、そして人間の
行動を突き動かす不可視の精神の層の三つである。本稿
ではこれらの三つの層を図式的に整理するため、人間の
不可視の精神層を0次層、人間の相互模倣の社会空間を
1次層、制度などの上部構造を2次層と呼びたいと思う。

　さて、分有を志向するパトスと分立を志向するパトス
は、矛盾したものであるから同時には満たされ難いもの
である。そこで満たされていない側のパトスを埋めるた
めに、人間は行動を余儀なくされる。たとえば分有が足
りなければ、それを満たせるような行動を、逆に分立が
足りなければ、それを満たせるような行動をするより他
ないのである。しかし分有を満たすためには、自己を環
境や社会に融解させることになる。相互模倣は、まさに
そのための行動である。ただ融解が進むことは、環境や

社会から分立するための個の精神上の境界を壊すことで
もある。構想力は三木によって形のないところに形をも
たらす力とされたが、本稿では、その逆に形のあったと
ころを形のないものにする力にもなり得ると考えたい。
であれば構想力は、個を融解させる力としても働くはず
である。また擬似的な環境としての神話や制度は、構想
力によって発明されたものであるとされたが、それは相
互模倣を通じて定着し、個の分有への欲望を満たすもの
として機能するはずである。
　一方、分立する欲望（権力意志）を満たすにおいても
構想力が働くことは必要である。既述したように、個が
分立するためには、権力意志を望むパトスだけでなく、
個自身を対象化できるロゴスが必要であり、構想力がそ
れを統合することで、（環境にまどろんでもおかしくは
ないはずの）個が（環境に抗して）分立できるのである。
発明も既存の状態からの分立的な行動であるが、現状に
満足できないパトスと、そのパトスを現実的な形にする
ことができるロゴスと、それらを統合する構想力がある
ことによって生み出されるものと考えるべきである。
　さて、以上のような基礎的な検討を踏まえて、さらに
理論枠組みの肉付けをしていきたい（図4も参照のこと。
なお、以下の説明文中にある丸番号と図4内に付した丸
番号は対応）。
　まず本来、人間は分有と分立を同時に満たすことがで
きないものである。しかし、集団を介すことで、それを
擬似的に満たすことができる。たとえば、①対外的な勢
力により侵略を受けた場合、②集団化を促すメルクマー
ル（たとえば血縁でも地縁でも）が構想され（形のない
ところから形がつくられ）、それを元にした集団に参加
することで、③個としては融解してしまう（分有化した
個）ことがあり得る。しかしながら、④それにより対外
的な勢力からの分立を志向することになるので、分立へ
の欲望も満たせるのである。ナショナリズムなども、要
するに環境の変化に適応しつつ、分立と分有の二つの欲

対象化できるロゴスが必要であり、構想力がそれを統合することで、（環境にまどろん

でもおかしくはないはずの）個が（環境に抗して）分立できるのである。発明も既存の

状態からの分立的な行動であるが、現状に満足できないパトスと、そのパトスを現実的

な形にすることができるロゴスと、それらを統合する構想力があることによって生み出

されるものと考えるべきである。 
さて、以上のような基礎的な検討を踏まえて、さらに理論枠組みの肉付けをしていき

たい（図 4 も参照のこと。なお、以下の説明文中にある丸番号と図 4 内に付した丸番号

は対応）。 
まず本来、人間は分有と分立を同時に満たすことができないものである。しかし、集

団を介すことで、それを擬似的に満たすことができる。たとえば、①対外的な勢力によ

り侵略を受けた場合、②集団化を促すメルクマール（たとえば血縁でも地縁でも）が構

想され（形のないところから形がつくられ）、それを元にした集団に参加することで、

③個としては融解してしまう(分有化した個)ことがあり得る。しかしながら、④それに

より対外的な勢力からの分立を志向することになるので、分立への欲望も満たせるので

ある。ナショナリズムなども、要するに環境の変化に適応しつつ、分立と分有の二つの

欲望を満たすことできるように構想された上部構造の一形態、と考えることができる。

実際、もともと形としては存在しなかったところから、新しい国家や新しい民族といっ

た理念を形成してしまうということも、歴史上よく見られたことである52。つまりこの

ような境界の新設定は、たとえば対外勢力による侵略のような、環境の変化に促され、

それに適応するために生み出されるものと考えられるのである。 

 
【図 4 本稿の理論モデルの模式図（2）】 

 
また対外勢力のような環境の変化ではなく、自然環境の変化などでは、対内的な争い

が生まれることもあり得る（図 5 も参照のこと。なお、以下の説明文中にある丸番号と

① 

② 

③ 

④ 

図 4　本稿の理論モデルの模式図（2）



14

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

望を満たすことできるように構想された上部構造の一形
態、と考えることができる。実際、もともと形としては
存在しなかったところから、新しい国家や新しい民族と
いった理念を形成してしまうということも、歴史上よく
見られたことである 52。つまりこのような境界の新設定
は、たとえば対外勢力による侵略のような、環境の変化
に促され、それに適応するために生み出されるものと考
えられるのである。
　
　また対外勢力のような環境の変化ではなく、自然環境
の変化などでは、対内的な争いが生まれることもあり得
る（図5も参照のこと。なお、以下の説明文中にある丸
番号と図5内に付した丸番号は対応）。①生命としての
存続に関わるような水争い、土地争いはよく知られる
が、それはこれを機に分裂したというよりも、②潜在的
な分立、分裂が顕在化したものと考えるべきものと思わ
れる。実際、全く個の分立を許さず、完全な分有状態に
あったような人間の集団は存在していない。つまり田辺
的な見方を取れば、人間集団には（たとえいったんは止
揚されていたとしても）分立は霧消することなく保存さ
れているのである。換言すれば集団は内部に「ひび割
れ」、つまり自己否定的な性質を抱えているのであり、
環境が変化すれば、その対応のために分裂が顕在化さ
れ、ひいては個同士の争いを惹起することもあれば、い
くつかのグループに分かれたうえで、争いが発生するこ
ともあり得る。つまり、安定した社会においても、潜在
的には対立は存在しており、そのうえで③環境の変化が
きっかけとなって、それがしばしば顕在化する、という
べきであろう。そして、そのような状況下においては、
まさに環境への適応のため、新境界が設定されたり、争

いを調停するための制度が構築されたり、が起こる。こ
のようなことは実際、歴史上ではよく見られたものなの
である 53。
　
　また三木は風土史観、地理決定論を否定してはいる
が、それは一方的に環境から規定を受けるのではなく
（西田哲学由来のポイエシスの考えを踏まえたうえで）、
人間と環境の双方が作り合うことで歴史に変化が起こる
と考えているからである。事実、人間は道具をつくり、
際限のないデモーニッシュな欲望に突き動かされ、自然
環境を改造してきたのである。またその自然環境の改造
が、ときに行き過ぎた環境破壊になり、逆に人間社会に
影響を与えたという歴史も枚挙に暇がない。その意味で
人間と環境（社会も含む）は「作り作られ」の関係なの
であり、またそのことを通じて、人間は歴史をしばしば
大きく変動させてきたのである。そして以上のことを踏
まえると、一般意志を持つ個への変質に関する田辺の論
については、歴史理論としてではなく、規範理論として
再検討すべき価値があると思われる。全体主義を基礎づ
けることにもなりかねない一般意志をどのように捉える
かについては、大変難しい問題であるが、一方で人間が
権力意志的でデモーニッシュな欲望を際限なく行使する
ことを放置していれば、社会、そして自然環境にも悪影
響が出てしまうのは、自明のことであろう。人間がいか
にしてその自我を抑制しつつ環境や社会と向き合うのか
は、田辺や三木の生きた時代と変わらず、今後も大きな
課題であり続けると思われる。その意味で、田辺の「類」
については、歴史理論とは切り離したうえで、再検討す
べきものだと考える。
　以上本節では、田辺、三木の歴史理論の改変と統合を

図 5 内に付した丸番号は対応）。①生命としての存続に関わるような水争い、土地争い

はよく知られるが、それはこれを機に分裂したというよりも、②潜在的な分立、分裂が

顕在化したものと考えるべきものと思われる。実際、全く個の分立を許さず、完全な分

有状態にあったような人間の集団は存在していない。つまり田辺的な見方を取れば、人

間集団には（たとえいったんは止揚されていたとしても）分立は霧消することなく保存

されているのである。換言すれば集団は内部に「ひび割れ」、つまり自己否定的な性質

を抱えているのであり、環境が変化すれば、その対応のために分裂が顕在化され、ひい

ては個同士の争いを惹起することもあれば、いくつかのグループに分かれたうえで、争

いが発生することもあり得る。つまり、安定した社会においても、潜在的には対立は存

在しており、そのうえで③環境の変化がきっかけとなって、それがしばしば顕在化する、

というべきであろう。そして、そのような状況下においては、まさに環境への適応のた

め、新境界が設定されたり、争いを調停するための制度が構築されたり、が起こる。こ

のようなことは実際、歴史上ではよく見られたものなのである53 

 
【図 5 本稿の理論モデルの模式図（3）】 

 
また三木は風土史観、地理決定論を否定してはいるが、それは一方的に環境から規定

を受けるのではなく（西田哲学由来のポイエシスの考えを踏まえたうえで）、人間と環

境の双方が作り合うことで歴史に変化が起こると考えているからである。事実、人間は

① 

② 

③ 

図 5　本稿の理論モデルの模式図（3）



15

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

試みた。それにより、人間精神内部のやみがたい、分有
と分立をという矛盾した欲望に突き動かされた人間の行
動が、構想力を通して、ときに集団を形成し、あるいは
狭義の技術や制度などの新発明などを通じて、社会形態
を変えながら歴史を変容させる、という歴史理論の試案
の提示をすることができた。

4. 結び

　本稿の結論を述べると以下のようになる。本稿は、情
緒的に外部環境や他者と一体化してしまう社会現象か
ら、個人が自我を成立させたうえで秩序を成立させてい
る状態まで一貫して説明できるような歴史理論の試案を
提示することを目指した。そのため本稿は、自我の存在
を前提にしない哲学者である田辺元と三木清の歴史理論
を取り上げ、両者の問題点を指摘しつつ、その問題点を
なくすために両者の理論を修正しつつ統合するというこ
とを行った。
　具体的には、田辺理論にある分有と分立の概念を、三
木理論にあるパトスとロゴスおよびそれらを統合する構
想力に由来するものとして接続し、それらは人間の不可
視の精神内部に根源的な欲望として埋め込まれていると
設定した。またそのことによって、分有ないしは分立と
いった人間の矛盾した行動、そして制度などの擬制的な
環境が作られる、といったことの理由について理論的に
説明することを試みた。
　なお筆者は、本稿が提示した「0次層」については、
フロイトの「生の欲動／死の欲動」説と親和性があると
考えているが、検討には至らなかった。また自然環境と
人間との間の相互作用についても多くは検討できなかっ
た。これについては、筆者は和辻哲郎、今西錦司、梅棹
忠夫らの学説と関連づける必要があると考えている。以
上のことが、今後の本理論の課題となるであろう。

参考文献

（注記）古典的文献については、参照文献の出版年と初版のそれと
が大きく異なることになるため、初版の出版年を[　]内に記した。

赤松常弘（1994）『三木清：哲学的思索の軌跡』ミネルヴァ書房
内田　弘（2004）『三木清：個性者の構想力』御茶の水書房
カクミンソク（2022）「田辺元の『種の論理』における帝国日本の

民族的自己認識」（『哲学』第73号 日本哲学会 pp.194–209）
合田正人（2013）『田辺元とハイデガー　封印された哲学』PHP

研究所
下西風澄（2022）『生成と消滅の精神史：終わらない心を生きる』

文藝春秋
田口　茂（2024）「『媒介』概念の可能性：現代的コンテキストに

おける田辺哲学」（日本哲学史研究 : 京都大学大学院文学研究科
日本哲学史研究室紀要 第20号pp.90-121）京都大学大学院文学
研究科日本哲学史研究室　

田中久文（2015）『日本の哲学を読む 「無」の思想の系譜』筑摩書
房

田邊　元（1963）『田邊元全集3』筑摩書房

田邊　元（1963）『田邊元全集4』筑摩書房
田邊　元（1963）『田邊元全集6』筑摩書房
田邊　元（1964）『田邊元全集15』筑摩書房
田辺　元（著）、藤田正勝（編）（2010）『田辺元哲学選Ⅰ 種の論理』

岩波書店
三木　清（2023[1939]）『構想力の論理　第一』岩波書店
村上隆夫（1988）『模倣論序説』未来社
Lévy-Bruhl, Lucien（1910）Les fonctions mentales dans les sociétés 

inférieures, F. Alcan（レヴィ・ブリュル（山田吉彦 訳）（1953 A）『未
開社会の思惟（上）』、（1953 B）『未開社会の思惟（下）』岩波書店）

脚注
  1 村上（1998：262）によれば、「近代社会は、模倣衝動を意識の

うえで完全に抑圧し制限することにもとづいている」。つまり近
代社会（そしてその中心である市場社会）とは、理念上、（模倣
によって発生する）情緒的共同性を意識的に拒絶することを理想
とするもの、と考えるべきである。

  2 たとえば下西（2022）によれば、古代ギリシャのソクラテス、
プラトンによって、哲学的に「心」の存在がいわば「発明」さ
れ、さらにデカルトの出現によって「自我」の存在が一旦は確固
たるものとなったという。しかしやはり下西（2022）が述べる
ように、近代以降、フランシスコ・ヴァレラの「オートポイエシ
ス論」のような「所与としての自我」を疑う言説が生産されてき
た、のであって、要約すれば、自我の存在についての哲学上の議
論は古代から今日まで続いているといえるのである。また西洋で
はないが、まさに本稿の主題である田辺元や三木清といった我が
国の京都学派の哲学者たちも「はじめに自我ありき」という立場
を採用していない。しかしながら主流派の社会科学では、自我の
存在は自明視され、以上のような議論を正面から扱うものは多く
はない。

  3 田辺と三木については、彼らを専門に扱う学説研究者たちには、
従前より「かなり異なるタイプの哲学者である」と指摘されてき
た。本文中でも記述したが、どちらかといえば全体と個の対立を
重視した田辺と、歴史変動の原因として、個が全体へと接続、融
合しようと働きかけることを重視する三木では、やはり大きな差
異があるようにみえる。また内田（2004：340）は、田辺はカ
ントの構想力を否定する主張をしており、構想力史観を唱える三
木とは、この点では相容れいれることはない、とする。実際、三
木は「構想力」という不可視の精神層の存在を認めるが、田辺は
行動の源泉となるような「一者」的な存在を認めず（それはプロ
ティノス主義＝西田哲学批判ということでもある）、徹底した相
互否定による関係主義（絶対媒介）で「存在」を説明しようとす
るところからも、内田の指摘は全く妥当である。ゆえに（当然で
あるが）両者の歴史哲学を何も修正することなく、接続すること
は不可能である。しかし両者とも京都学派哲学の共通した「枠組
み」ともいえる「関係主義」を共有している。実際、田辺の絶対
媒介ほど徹底した関係主義ではないが、三木もまた「主体と環境
の媒介としての技術」（赤松[1994]：219-22）という考えをもち、
広義には関係主義の立場をとる。ゆえにそのままでは両者が相容
れない点を修正すれば（筆者の場合は、田辺の絶対媒介を棄却し
三木の構想力を優先する）、両者の歴史哲学の接合は可能となる。
また両者の「個」と「全体」の関係についての強調点が異なるが
ゆえに、その接合により歴史理論としての説明力は拡大すること
になる。その点でも、両者の歴史理論の接合のメリットは大きい。

  4 田辺の「種の論理」に関する論考は、1934年発表の「社会存在
の論理」は皮切りに1947年発刊の『種の論理の弁証法』まで多
くの論文および一冊の著書において展開された（これらは、『田
邊元全集6』および『田邊元全集7』（筑摩書房）に収められてい
る）。なお筆者が参照したのは、このうちとくに重要とされる「社
会存在の論理」（1934年）、「種の論理と世界図式」（1935年）、「種
の論理の意味を明にす」（1937年）の三論文であり、これらの
論文を参照するにあたっては田辺元（著）、藤田正勝（編）（2010）

『田辺元哲学選Ⅰ 種の論理』（岩波書店）を使用した（以下では「文



16

分有と分立に基づく歴史動学理論の一試案　―田辺元と三木清の歴史理論の改変と統合を通じて―

庫Ⅰ」と表記する）。また上記三論文は『田邊元全集6』に所収
されており、そちらの頁数も付記した。以下、『田邊元全集』の
引用表記については「全集」という表記の後ろに巻数番号を付し
て記載する。

  5 本文中の日本語表記はレヴィ =ブリュールで統一するが、同著者
の日本語訳著はレヴィ・ブリュルと表記されている（参考文献で
はそちらに従う）。

  6 田辺（文庫Ⅰ: 70＝全集6：91）なお、田辺が引用したレヴィ =
ブリュールの著作については、Lévy-Bruhl （1910:68-110、訳
1953A: 85-129）。

  7 田辺（文庫Ⅰ : 77 ＝全集 6：96）、なお、田辺が引用したレ
ヴィ =ブリュールの著作については、Lévy-Bruhl （1910:77, 訳
1953A: 95）。分有（もしくは融即、分与とも）の一例として、トー
テム社会に生きるボロロ族の人々が、自身を金剛インコであると
認知しているという事例が挙げられている。

  8 田辺（文庫Ⅰ: 82-87＝全集6：99-103）
  9 田辺（文庫Ⅰ: 97-100＝全集6：109-111）。なお「種の論理」

における「分立」と「分有」の意味と意義については、藤田正
勝編『田辺元哲学選Ⅰ 種の論理』における解説（文庫Ⅰ：504）
も参照。

10 田辺（文庫Ⅰ:21＝全集6 [1934] : 59）。また田辺（文庫Ⅰ: 
190-196＝全集6：172-176）においても、自身が依拠する絶対
媒介についての説明をし、哲学における論理は絶対媒介でなけれ
ばならないとしている。なお絶対媒介の理解のために、筆者がと
くに参照したものとしては、田口（2024：90-121）。

11 西田の「発出論」について田辺が最初に批判したものとして、
田辺（全集4：305-328）。

12 田辺（全集3 : 489）と田辺（文庫Ⅰ：353＝全集6：459）
13 田辺（全集3: 492）
14 田辺（全集3：496-497）。この抽象に陥ったというのは、物理

学の量子論との比較で語られている。おそらく量子論（量子力学）
の観察者効果（観察という行為が電子の位置に影響を与えてしま
うこと）などの精神と物質の相互作用に関する認識と比べると、
マルキシズムの唯物弁証法は物質の運動に傾斜し過ぎていると、
田辺は批判したかったのだと思われる。

15 田辺（全集15：214）。ただし、田辺はマルクスやエンゲルスは、
「反」が「正」になっても「きはめて希薄な形でその中に保存さ
れる」と述べており、マルクスやエンゲルスが述べるものとマル
クス主義者が述べるものとを分けて考えている。この点について
は、合田（2013：131-132）を参照。

16 種の論理の説明については「社会存在の論理」の全般にまたが
るが、とくに田辺（文庫Ⅰ：[89-125]＝全集6：104-127）が
直接的な説明になっている。

17 この点については、とくに田辺（文庫Ⅰ：237＝全集6：202）
や田辺（文庫Ⅰ：338＝全集6：449）で明記されている。田辺
はレヴィ＝ブリュールのトーテミズムを参照していることからも
わかるように、種的基体として民族共同体を想定している。

18 この点については、田中（2015：95-96）を参照。
19 この点については、藤田（2010：530）を参照。
20 田辺（文庫Ⅰ：385-392＝全集6：480-485）。この点について

は合田（2013：147-148）、カク（2022）を参照。カク（2022）
は「種」を一個の民族を指すものと解釈する従前の田辺研究の理
解を批判し、「自己疎外態」、「自己否定の運動」としての「種」
の側面こそが、田辺の思想的核心であるとした。さらにカク

（2022：207）は「田辺は民族を実在的に捉えることに一貫して
反対した」とも述べている。このカクの考えを筆者なりに敷衍す
れば、「個」もカク（2022：196）のいう「根源的な複数性」の
一形態として見なせることになる。筆者も「個」の存在を所与と
する近代主義的な読み方は、田辺の思想的核心から遠いというカ
ク（2022：204）の指摘は全く妥当であると考える。しかしそ
の解釈をさらに徹底させるのであれば、「個」も「種」の自己否
定の一形態であると捉えることができるはずである（実際、田辺
は「種の論理」の初期論考から、一貫して「個」を所与のものと
して見なしていない）。そしてその場合、やはり「個」は「種」
から生み出される（あるいは「個」は「種」の一形態である）と
いうことにならざるを得ない。田辺の「絶対媒介」とは、「存在」

を実体視せず、徹底して関係主義的に理解しようするための概念
装置である。しかし（田辺に限らないが）徹底した関係主義の問
題点は、「では、その関係はどこから発生したのか」について解
答を与えることが困難なところにある。私見では、田辺もその点
については明確な解答を提示することができず、「絶対媒介」を
貫徹できなかった。

21 第二次世界大戦前、戦中の日本では「単一民族論」ではなく、
先に「民族」とされた集団をさらにひとまわり大きな集団（帝国）
でまとめようとする新たな民族主義的スローガン（「五族協和」）
が創出され、かつそれがプロパガンダ的に展開されていた。この
スローガンを信じた人々には、新たな民族主義的な共同体が創出
されつつあると実感されたかもしれない。ただしこのスローガン
に対する人々の受け止め方は当然様々であり、このスローガンが
展開される以前から「民族」的と認められていた集団同士の間で
は、このスローガンの展開の後も、しばしば対立が顕在化した。

22 たとえば、いくつかの言語共同体から構成される現在のスイス
のような欧州の多言語国家の場合、それら国内の言語共同体が田
辺のいう「種」に相当すると考えるのが妥当である。またそれら
の諸国は、一国レベルでは内部の対立を緩和する制度的装置があ
ることでまとまりを保っているのであって（多極共存型デモクラ
シー）、そこに戦前戦中の日本の「五族協和」のような新たな民
族意識を創出しようという強力なプロパガンダは展開されておら
ず、一国を強固にまとめようとはしていない。さらにEUはその
多極共存型デモクラシーを広域にしたものともいえるものである
が、やはりEU全体を包括するような民族主義的な理念は希薄で
あり、国家間の対立を制度的な調整によって緩和し、それによっ
て一つのまとまりを保っている共同体であるといえるだろう。さ
らにEUについては、その現状を鑑みるならば、田辺のいう「類」
に相当するような理想的な共同体であるとはいえない。

23 合田（2013：150-151）を参照。
24 合田（2013：192）を参照。
25 田辺（文庫Ⅰ：125＝127）。田辺はそのような個人を「菩薩」

に例え、類を菩薩国に他ならないものとしている。なお、この点
については合田（2013：145,198）を参照。

26 三木（2023[1939]: 11）
27 三木（2023[1939]: 13）
28 三木（2023[1939]: 29）
29 三木（2023[1939]：26）。この点については、田中（2015：

272-275）も参照。
30 三木（2023[1939]：26-27）。この点については、田中（2015：

275）も参照。
31 三木（2023[1939]：241）
32 三木（2023[1939]：282）
33 三木（2023[1939]：284）
34 三木（2023[1939]：284-285）
35 三木（2023[1939]：283, 288-289）。この点については、田中
（2015：276-278）も参照。
36 三木（2023[1939]：277）この点については、田中（2015：

277）も参照。
37 三木（2023[1939]：293）
38 三木（2023[1939]：32-34）。なお三木が引用したと思われる

レヴィ＝ブリュールの書籍の該当箇所は、Lévy-Bruhl （1910:77, 
訳1953A：95）

39 三木（2023[1939]：35）。なお三木が引用したと思われるレヴィ
＝ブリュールの書籍の該当箇所は、Lévy-Bruhl （1910:434-440, 
訳1953B：176-183）

40 三木（2023[1939]：133-134）
41 三木（2023[1939]：202）
42 三木（2023[1939]：142）
43 三木（2023[1939]：139-140）
44 三木（2023[1939]：142）
45 三木（2023[1939]：148）
46 三木（2023[1939]：185）
47 三木（2023[1939]：210-211）この点については、田中（2015：

280）を参照。
48 三木（2023[1939]：185）



17

政策情報学会誌　第 19 巻　第 1号

49 三木（2023[1939]：144）
50 三木（2023[1939]：203）
51 三木（2023[1939]：289）
52 アメリカ合衆国という国家、アメリカ人という理念は、その典

型例であろう。また第一次大戦後に形成されたユーゴスラビアも
同様の例である。

53 ユーゴスラビアは、セルビア人、クロアチア人、スロベニア人
など、言語や宗教などが異なる諸「民族」をまとめた国家として
誕生した。しかし多民族をまとめていたチトーが1980年に死去
し、さらに冷戦体制が1989年に崩壊したことを受けて、社会主
義国であるユーゴスラビアをまとめていた力が減退、過去から継
承され内部で潜在的に保存されていたアイデンティティの違い
が、これらの出来事により前景化した。それにより、ユーゴス
ラビア内戦が発生し（1991年）、国家は分裂状態に陥った。そ
の一連の対立を終わらせるために、ユーゴスラビアは解体され

（2003年）、新たな国境が引かれることとなった。


